
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

Battesimo del Signore
Is 42,1-4.6-7; Sal 28 (29); At 10,34-38; Mt 3,13-17

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 2 2026

«IL MIO SERVO»

La prima lettura di questa domenica, dedicata alla memoria 
del battesimo di Gesù nel fiume Giordano, è tratta dal Libro del 
profeta Isaia.

Il testo profetico fa parte di quattro brani che gli esegeti han-
no definito i «canti del servo», proprio perché in questi brani 
viene presentata una figura, chiamata esplicitamente «Servo del 
Signore» (‘ebed YHWH in ebraico), che viene scelta da Dio, ri-
ceve una missione, affronta rifiuto e sofferenza e, alla fine, viene 
esaltata e giustificata da Dio.

Chi sia questo «servo del Signore» in realtà è una domanda 
a cui non c’è un’unica risposta. Sebbene la tradizione cristiana, 
dai padri della Chiesa in poi, lo abbia immediatamente identi-
ficato con Gesù, attraverso quella lettura tipologica che applica 
al testo biblico le categorie di «figura» e «compimento», di fat-
to nel Libro di Isaia l’espressione «Servo del Signore» sfugge a 
un’equazione così netta («Servo del Signore» = Messia = Gesù), 
e offre una più complessa e articolata comprensione di questa.

Ad esempio in alcuni passi è abbastanza chiaro che «Servo 
del Signore» indichi il popolo di Israele o una sua parte, una 
collettività che si distingue proprio per la sua fedeltà a Dio; in 
altri passi, invece, è più netta la «singolarità» di questa figura.

Ad aggiungere complessità c’è il fatto che anche nel Nuovo 
Testamento la ripresa di questi brani di Isaia non viene unica-
mente utilizzata nei confronti di Gesù, cosa che troviamo pre-
valentemente nel Vangelo di Matteo, ma ad esempio in At 13 il 
«canto del servo» di Is 49 è riferito a Paolo e Barnaba, che per 
esplicitare la loro missione citano testualmente, riferendolo a se 
stessi, il testo di Isaia: «Io ti ho posto per essere luce delle genti 
perché tu porti la salvezza sino all’estremità della terra» (Is 49,6). 

Tutta questa premessa è per sottolineare come una lettura 
dei testi, in questo caso profetici, solo come «figura» che trova 
«compimento» in colui che viene riconosciuto come Messia di 
Israele e delle genti, non solo è riduttiva, ma depaupera la ric-
chezza e la vitalità di questi testi. 

Detto questo, vediamo un po’ più da vicino questo «canto 
del Servo», lasciando ovviamente aperta la sua identità, dato che 
– a riprova di quanto si è detto – proprio il nostro brano, nella 
traduzione greca dei Settanta, ha come aggiunta «ecco il mio 
servo Giacobbe e Israele».

La prima cosa, comunque, che si dice è che il Signore ha po-
sto il suo spirito su di lui e che la sua missione è portare il «diritto 
alle nazioni». Il termine «diritto» in realtà può essere anche tra-
dotto con «giudizio» e l’idea è quella di un ordinamento giusto 
della società. In altre parole questo «servo» riceve su di sé lo spi-
rito del Signore per aiutare le «nazioni», i popoli, a ordinare in 
maniera giusta la propria convivenza civile. Con parole di oggi, 
si potrebbe dire che si tratta di un compito politico-sociale non 
solo molto importante, ma allo stesso tempo delicato e difficile. 

Ed ecco che, infatti, segue la modalità con cui questo com-
pito dovrà realizzarsi: «Non griderà né alzerà il tono, non farà 

udire in piazza la sua voce, non spezzerà una canna incrinata, 
non spegnerà uno stoppino dalla fiamma smorta; proclamerà il 
diritto con verità».

Una modalità molto diversa da quella ancora oggi in voga, 
dove riempire le piazze, urlare slogan, sembra essere il modo 
vincente per convincere le persone a pensare e ad agire solo «in 
un’unica direzione». (A questo punto ci si potrebbe chiedere se 
anche gli «influencer» religiosi fanno parte di questa categoria 
di «urlatori»). 

Ma non si tratta solo di questo; c’è qualcosa di ancora più 
sottile racchiuso in questa espressione – «non spezzerà una can-
na incrinata, non spegnerà uno stoppino dalla fiamma smorta» 
–, che indica proprio il non usufruire, il non abusare della fragi-
lità, della vulnerabilità dell’altro per portarlo dalla propria parte. 
Pensiamo a come raffinati algoritmi, oggi, studiano le nostre in-
clinazioni, le nostre tendenze al fine di sfruttare proprio i nostri 
«punti deboli», le nostre «paure» e persino la nostra ignoranza 
per indirizzarci verso questa o quella scelta di campo; l’azione 
che subiamo è proprio quella di un far forza sulle nostre «canne 
incrinate» o sui nostri «stoppini dalla fiamma smorta» per otte-
nere consensi.

Dal punto di vista «politico», quindi, questo «servo» parte 
svantaggiato, potremmo dire anche perdente (dato che le politi-
che di convincimento di masse di oggi non sono poi così diverse 
da quelle di ieri), sembra però che anche questo sia messo in 
conto, proprio perché il testo prosegue in questo modo: «Non 
verrà meno e non si abbatterà, finché non avrà stabilito il diritto 
sulla terra, e le isole attendono il suo insegnamento».

In ebraico i verbi «venir meno» e non «abbattersi» sono gli 
stessi che danno origine agli aggettivi utilizzati, nel versetto pre-
cedente, per indicare la canna «incrinata» e la fiamma «smor-
ta». In un certo senso si dice che non solo non approfitterà della 
fragilità e delle debolezze altrui, ma la sua stessa fragilità e de-
bolezza saranno la sua forza, saranno il suo modo di inserirsi 
nelle realtà verso cui è chiamato, facendole sue, assumendole e 
trasformandole dal loro interno. Solo in questo modo il «suo in-
segnamento» (letteralmente in ebraico «la sua Torah»!) giungerà 
a tutti coloro che lo attendono.

La forza, infine, di tale «servo» è la presenza di Dio stesso 
che lo ha «preso per mano»: «Io, il Signore, ti ho chiamato per 
la giustizia e ti ho preso per mano; ti ho formato e ti ho stabilito 
come alleanza del popolo e luce delle nazioni». In questo consi-
ste proprio la sua «elezione»: essere allo stesso tempo «alleanza 
del popolo» e «luce delle nazioni» perché tutti abbiano la possi-
bilità di vedere – «perché tu apra gli occhi ai ciechi» – e la libertà 
di vivere lo shalom, la pienezza di bene, di pace, di vita. 

Chi è dunque questo «servo»? E qui la risposta non può che 
essere molteplice e volutamente, direi, polifonica. Questo «ser-
vo» è, come aveva già interpretato la traduzione dei Settanta, 
Israele, il popolo eletto, a cui il Signore chiede di vivere e realiz-
zare questa sua elezione come «luce per le nazioni»; ma già nel 
Targum (la traduzione in aramaico ampliata del testo di Isaia) il 
«mio servo» è inteso come il Messia, colui che realizzerà appieno 
il piano salvifico del Signore; e ancora, nella lettura cristiana, 
tale Messia troverà un volto e un nome in Gesù di Nazaret, che 
farà proprie queste parole profetiche realizzandole nella sua vita 
fino alla fine; ma ancora la profezia permane e attende il suo 
compimento ultimo.

Ascoltare questa profezia, allora, significa unirsi al «servo», 
far propria la sua missione, ognuno come e dove può, perché la 
salvezza di Dio giunga ai confini della terra. Ma non dimenti-
chiamo che il primo passo, così come ha fatto Gesù, è di met-
tersi in fila con i peccatori. (A questo proposito per il commento 
al Vangelo rimando a quanto avevo già scritto: https://re-blog.
it/2023/01/06/uno-di-loro-uno-di-noi/).


